
                                    Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons
                    Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

LA EXHORTACIÓN APOSTÓLICA DILEXI TE : UNA RELECTURA 
TEOLÓGICA DEL AMOR PREFERENCIAL DE DIOS POR LOS 

POBRES EN LA TRADICIÓN BÍBLICA Y ECLESIAL

Alvaro Sánchez Bravo
Facultad de Derecho

Universidad de Sevilla. España

DOI: https://doi.org/10.31512/rdc.v20i52.            Autor Convidado

“será posible para aquel pobre sentir que las palabras de Jesús son para él: “Yo te he 
amado” (Ap 3,9)

La Exhortación Apostólica Dilexi te representa un hito en la doctrina social de la 
Iglesia Católica. El documento se inicia con una evocación apocalíptica dirigida a 

la comunidad de Filadelfia (Ap 3,8-9), una iglesia débil y marginada, a la que el Señor promete 
vindicación: “Te he amado”. Este amor divino, que eleva a los humildes y colma a los hambrientos 
(Lc 1,52-53), remite al misterio del Corazón de Cristo explorado en Dilexit nos. Su relevancia 
radica en la actualización de la “opción preferencial por los pobres”, un principio arraigado en la 
teología de la liberación latinoamericana y el Concilio Vaticano II, pero con raíces en la Escritura 
y la tradición patrística.

La Exhortación Apostólica Dilexi te1 (2025), promulgada por el Santo Padre León 
XIV al inicio de su pontificado, se erige como un documento magisterial de profundo calado 
teológico y pastoral, que hereda y amplía el legado del Papa Francisco en la encíclica Dilexit nos2. 
Centrada en el amor divino hacia los pobres —inspirado en Apocalipsis 3,9 (“Te he amado”)—, 
la exhortación integra exégesis bíblica, reflexión cristológica y crítica socioeconómica para 
reafirmar la opción preferencial por los marginados como eje de la santidad cristiana. 

1. El Amor Divino como Fundamento de la Opción por los Pobres

En el vasto panorama de la doctrina social de la Iglesia Católica, la Exhortación Apostólica 
Dilexi te, emitida por León XIV en los albores de su ministerio petrino, representa un hito que 
ilumina el misterio inextinguible del amor de Dios por los débiles y marginados. Inspirada en la 
declaración del Señor a la comunidad de Filadelfia —una iglesia carente de relevancia y expuesta 
a la violencia: “Te he amado” (Ap 3,9)—, el documento evoca inmediatamente el cántico de 
María, donde los poderosos son derribados de sus tronos y los humildes elevados, mientras los 

1	 León XIV. Dilexi te (2025). Ciudad del Vaticano: Librería Editrice Vaticana. EXHORTACIÓN APOSTÓLICA DILEXI 
TE DEL SANTO PADRE LEÓN XIV SOBRE EL AMOR HACIA LOS POBRES. https://www.vatican.va/content/leo-
xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html

2	 Francisco, Dilexit Nos (2024) CARTA ENCÍCLICA DILEXIT NOS DEL SANTO PADRE FRANCISCO SOBRE EL 
AMOR HUMANO Y DIVINO DEL CORAZÓN DE JESUCRISTO. https://www.vatican.va/content/francesco/es/
encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025.88  

hambrientos son colmados de bienes y los ricos despedidos con las manos vacías (Lc 1,52-53)3. 
Esta conexión no es casual; revela un patrón teológico profundo, donde la debilidad humana se 
convierte en el locus privilegiado de la revelación divina.

León XIV, en continuidad con Dilexit nos de Francisco, profundiza en cómo Jesús se 
identifica con los más pequeños de la sociedad, entregando su amor hasta el final para afirmar 
la dignidad de todo ser humano, especialmente en su fragilidad y sufrimiento4. Contemplar 
este amor no es un ejercicio especulativo, sino un llamado a la acción: “nos ayuda a prestar más 
atención al sufrimiento y a las carencias de los demás, nos hace fuertes para participar en su obra de 
liberación, como instrumentos para la difusión de su amor”5. Así, la exhortación asume el proyecto 
inconcluso de su predecesor —una reflexión sobre el cuidado eclesial por y con los pobres—, 
imaginando a Cristo dirigiéndose a cada marginado: “no tienes poder ni fuerza, pero yo te he 
amado” (Ap 3,9). Al proponerlo al comienzo de su pontificado, León XIV subraya la conexión 
intrínseca entre el amor de Cristo y la vocación cristiana a la santificación, donde reconocerlo en 
los pobres revela el corazón mismo del Señor, sus sentimientos y opciones más profundas, con 
las que todo santo busca configurarse6.

Esta introducción teológica no solo establece el tono profético del documento, sino que 
invita a una hermenéutica integral: la pobreza no como mera contingencia social, sino como 
sacramento de la kénosis7 divina, que interpela la Iglesia a una conversión permanente hacia los 
últimos.

2. Palabras Indispensables para una Eclesiología de la Caridad

El primer capítulo de Dilexi te se adentra en el corazón evangélico del tema, desentrañando 
cómo el afecto por el Señor se entrelaza inseparablemente con el amor por los pobres, 
trascendiendo la mera beneficencia para adentrarse en la revelación misma. Consideremos el 
episodio de la unción en Betania (Mt 26,6-13), donde los discípulos censuran a la mujer por 
derramar perfume valioso sobre la cabeza de Jesús —un derroche que podría haberse destinado 
a los pobres—. El Señor responde con una paradoja que resuena a lo largo de la historia: “A los 
pobres los tendrán siempre con ustedes, pero a mí no me tendrán siempre” (Mt 26,11). Este gesto, 
aparentemente insignificante, adquiere una dimensión escatológica: consuela la cabeza coronada 
de espinas y prefigura la Pasión, recordándonos que ningún acto de afecto —por pequeño que 
sea— es olvidado, especialmente si se dirige a quien sufre en la soledad o la necesidad, como el 
mismo Jesús en aquel momento8.

En esta perspectiva, el afecto por el Señor se une al de los pobres, pues el mismo Jesús 
que promete presencia perpetua (“Yo estaré siempre con ustedes”, Mt 28,20) identifica su persona 

3	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 1.
4	 Ibíd., n. 2; cf. Francisco, Dilexit nos (2024).
5	 Ibíd.
6	 Ibíd., n. 3.
7	 La kénosis puede entenderse como el “vaciamiento” de Jesucristo, un acto de humillación en el que se despojó 

voluntariamente de su gloria divina para encarnarse como humano. Carta de San Pablo a los Filipenses, 2. 6-11. “Él, que 
existía en la forma de Dios, no consideró que su igualdad con Dios fuera algo que debía conservar. Al contrario, se despojó de su 
divinidad y tomó la condición de esclavo, naciendo como un ser humano. Y al hacerse hombre, se humilló a sí mismo y se hizo 
obediente hasta la muerte, y muerte de cruz. Por eso Dios lo exaltó hasta lo sumo y le dio el nombre que es sobre todo nombre. 
Para que al nombre de Jesús se doble toda rodilla en el cielo, en la tierra y debajo de la tierra. Y para que toda lengua confiese que 
Jesucristo es el Señor, para gloria de Dios Padre”. Vid., Bergamini, A. (1995), Cristo. Fiesta de lglesia. San Pablo, p. 96.

8	 Ibíd., n. 4; Mt 26,11



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025. 89  

con la de los más pequeños: “Cada vez que lo hicieron con el más pequeño de mis hermanos, lo 
hicieron conmigo” (Mt 25,40). Así, el contacto con quienes carecen de poder no es filantropía 
periférica, sino encuentro fundamental con el Señor de la historia, en cuya voz resuena aún en 
los pobres9.

La tradición franciscana ilustra esta unión con viveza. Recordando la elección del nombre 
papal de Francisco —precedida por el abrazo de un cardenal que le susurra: “¡No te olvides de los 
pobres!”—, el documento evoca la recomendación apostólica a Pablo (Ga 2,1-10), que el Apóstol 
cumplió fielmente10.

En el Poverello de Asís, el encuentro con el leproso transforma una vida de arrogancia 
en un abrazo a Cristo mismo, desencadenando hace ocho siglos un renacimiento evangélico que 
moviliza aún a creyentes y no creyentes, alterando el curso de la historia11. El Concilio Vaticano 
II, en palabras de Pablo VI, se inscribe en esta senda, con la parábola del Buen Samaritano como 
paradigma espiritual12. León XIV convoca a esta opción preferencial como motor de renovación 
eclesial y social, liberándonos de la autorreferencialidad para escuchar el clamor de los oprimidos.

Ese clamor, o “grito de los pobres”, halla su arquetipo en la teofanía de la zarza ardiente (Ex 
3,7-10), donde Dios revela su solícita providencia: “Yo he visto la opresión de mi pueblo [...] he oído 
los gritos de dolor [...] conozco muy bien sus sufrimientos. Por eso he bajado a librarlo”. Escuchar este 
grito nos identifica con el corazón divino, mientras la indiferencia incurre en pecado, alejándonos 
de Él (Dt 15,9)13. La pobreza, en su multiplicidad —material, social, moral, espiritual, cultural, 
de derechos o fragilidad personal—, interpela no solo individuos, sino sociedades, economías 
y la Iglesia misma. En el rostro herido de los inocentes se imprime el sufrimiento de Cristo, un 
fenómeno agravado por desigualdades estructurales que, pese a avances como los Objetivos del 
Milenio de la ONU, generan nuevas formas sutiles de exclusión14.

En contextos acomodados, como Europa, proliferan familias que no llegan a fin de 
mes, con manifestaciones crecientes de empobrecimiento que reflejan inequidades globales. 
Particularmente alarmante es la “doble pobreza” de las mujeres, expuestas a exclusión, maltrato 
y violencia, con menores defensas para sus derechos, pese a gestos heroicos en la custodia 
familiar15. Aunque se proclaman igualdades, la realidad grita lo contrario, especialmente para las 
más pobres16.

Sin embargo, prejuicios ideológicos oscurecen esta verdad. Datos “interpretados” 
minimizan la gravedad, recordando definiciones como la de la Comunidad Europea de 1984: 
personas con recursos tan escasos que carecen de condiciones mínimas aceptables17. Los pobres no 
son víctimas de un destino ciego ni elección voluntaria; muchos laboran incansablemente solo 
para sobrevivir, desafiando la falsa meritocracia que valora solo el éxito. Incluso cristianos caen 

9	 Ibíd., n. 5; Mt 25,40
10	 Ibíd., n. 6; Ga 2,10.
11	 Ibíd. Amigo Vallejo, C. (2017), Francisco de Asís. Historia y Leyenda. San Pablo.
12	 León XIV. Dilexi te (2025). Ciudad del Vaticano: Librería Editrice Vaticana, n. 7. Pablo VI, Discurso de clausura del 

Vaticano II (1965).
13	 Ibíd., n. 8; Ex 3,7-10.
14	 Ibíd., n. 10. 
	 Naciones Unidas (2000), Objetivos del Milenio. https://docs.un.org/es/A/RES/55/2
15	 Ibíd., n. 12.
16	 Ibíd.
17	 Ibíd., n. 13. 
	 85/8/CEE: Decisión del Consejo, de 19 de diciembre de 1984, relativa a una acción comunitaria específica de lucha contra 

la pobreza, DO L 2 de 3.1.1985, pp. 24–25



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025.90  

en generalizaciones injustas, ridiculizando la caridad como fijación marginal, cuando es el 
núcleo incandescente de la misión eclesial. Volver al Evangelio es imperativo para no diluirlo en 
mentalidades mundanas18.

3. La Opción Divina por los Pobres como Revelación Histórica y Cristológica

El segundo capítulo eleva la reflexión a la dimensión trinitaria y cristológica, presentando 
a Dios como amor misericordioso cuyo proyecto desciende a la historia para liberar de 
esclavitudes, miedos y muerte, haciéndose pobre en la encarnación y la cruz (Flp 2,7)19.Esta 
“opción preferencial” —fruto de la teología latinoamericana en Puebla (1979)20, integrada al 
magisterio posterior— no discrimina, sino que subraya la compasión divina por la debilidad 
humana, inaugurando un Reino de justicia y solidaridad, con énfasis en los oprimidos21

El Antiguo Testamento desborda de esta predilección: Dios como amigo y liberador 
de los pobres (Sal 34,7)22, que oye su clamor e interviene (Jc 3,15)23, denunciando iniquidades 
proféticas (Amós, Isaías) y exigiendo culto renovado sin opresión a los débiles24. “El corazón de 
Dios tiene un sitio preferencial para los pobres [...]. Todo el camino de nuestra redención está signado 
por los pobres”25.

Esta senda culmina en Jesús de Nazaret, cuya encarnación anonada (Flp 2,7) revela el 
rostro del amor divino (Jn 1,18; 1 Jn 4,9)26, enriqueciendo con su pobreza (2 Co 8,9)27. Su vida 
encarna exclusión: nacimiento sin albergue (Lc 2,7)28, huida a Egipto (Mt 2,13-15)29, rechazo 

18	 Ibíd., n. 15.
19	 Ibíd., n. 16.
Flp 2,7. “...al contrario, se despojó de sí mismo | tomando la condición de esclavo, | hecho semejante a los hombres. Y así, reconocido 

como hombre por su presencia...”
20	 Kelller, M. Á. (1992). “Puebla y la década de los ochenta en la pastoral de la iglesia Latinoamericana”, en Medellín. Biblia, 

Teología Y Pastoral Para América Latina y El Caribe, 18(71), 508–521.
21	 León XIV. Dilexi te (2025), cit. n.16.
22	 “Este pobre hombre invocó al Señor: él lo escuchó y lo salvó de sus angustias”
23	 “Los israelitas clamaron al Señor, y él hizo surgir como salvador a Ehúd, hijo de Guerá, de la tribu de Benjamín, que era zurdo. 

Ellos le encargaron que llevara el tributo a Eglón, rey de Moab”
24	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 17
25	 Salmo 34.7
26	 Juan 1. 18 “Nadie ha visto a Dios jamás, pero Dios-Hijo único nos lo dio a conocer; él está en el seno del Padre y nos lo dio a 

conocer”
	 Juan 4, 9 “La samaritana le dijo: «¿Cómo tú, que eres judío, me pides de beber a mí, que soy una mujer samaritana?”
27	 León XIV. Dilexi te (2025), cit.., n. 18.
	 2 Co 8,9 “Ya conocen la generosidad de Cristo Jesús, nuestro Señor, que, siendo rico, se hizo pobre por ustedes para que su pobreza 

los hiciera ricos”
28	 Lucas 2. 7 “y dio a luz a su hijo primogénito, le envolvió en pañales y le acostó en un pesebre, porque no tenían sitio en el 

alojamiento”
29	 Mateos 2. 13-15 “13. Después de marchar los Magos, el Ángel del Señor se le apareció en sueños a José y le dijo: «Levántate, toma 

al niño y a su madre y huye a Egipto. Quédate allí hasta que yo te avise, porque Herodes buscará al niño para matarlo. 14.José 
se levantó; aquella misma noche tomó al niño y a su madre, y partió hacia Egipto, 15. permaneciendo allí hasta la muerte de 
Herodes. Así se cumplió lo que había anunciado el Señor por boca del profeta: Llamé de Egipto a mi hijo”



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025. 91  

en Nazaret (Lc 4,14-30)30, crucifixión periférica (Mc 15,22)31. Como tekton32 (Mc 6,3), ofrece 
sacrificios pobres (Lev 12,8)33, espiga campos (Mc 2,23-28)34 y carece de morada (Mt 8,20)35, 
signo de confianza providencial para el discipulado36.

En la sinagoga, Jesús aplica Is 61,137: “El Espíritu del Señor está sobre mí [...] me envió 
a llevar la Buena Noticia a los pobres” (Lc 4,18), manifestando cercanía divina en curaciones y 
anuncios (Lc 7,22)38, bendiciendo a los pobres como herederos del Reino (Lc 6,21)39. Rechaza 
ligar pobreza a pecado (Mt 5,45)40, invirtiéndolo en la parábola de Lázaro (Lc 16,19-31)41, 
donde el rico sufre por indiferencia42. De esta fe brota el desarrollo integral de los abandonados, 
cuestionando por qué, pese a la claridad escritural, se excluye a los pobres43.

30	 Lucas 4. 14-30 “14. Jesús volvió a Galilea por la fuerza del Espíritu, y su fama se extendió por toda la región.15. Él iba 
enseñando en sus sinagogas, alabado por todos. 16.Vino a Nazaret, donde se había criado y, según su costumbre, entró en la 
sinagoga el día de sábado, y se levantó para hacer la lectura. 17.Le entregaron el volumen del profeta Isaías y desenrollando el 
volumen, halló el pasaje donde estaba escrito: 18. El Espíritu del Señor sobre mí, porque me ha ungido para anunciar a los pobres 
la Buena Nueva, me ha enviado a proclamar la liberación a los cautivos y la vista a los ciegos, para dar la libertad a los oprimidos 
19. y proclamar un año de gracia del Señor. 20.Enrollando el volumen lo devolvió al ministro, y se sentó. En la sinagoga todos 
los ojos estaban fijos en él. 21.Comenzó, pues, a decirles: «Esta Escritura, que acabáis de oír, se ha cumplido hoy.» 22.Y todos 
daban testimonio de él y estaban admirados de las palabras llenas de gracia que salían de su boca. Y decían: «¿No es éste el hijo de 
José?» 23. Él les dijo: «Seguramente me vais a decir el refrán: Médico, cúrate a ti mismo. Todo lo que hemos oído que ha sucedido 
en Cafarnaúm, hazlo también aquí en tu patria.» 24.Y añadió: «En verdad os digo que ningún profeta es bien recibido en su 
patria.» 25. «Os digo de verdad: Muchas viudas había en Israel en los días de Elías, cuando se cerró el cielo por tres años y seis 
meses, y hubo gran hambre en todo el país; 26.y a ninguna de ellas fue enviado Elías, sino a una mujer viuda de Sarepta de Sidón. 
27.Y muchos leprosos había en Israel en tiempos del profeta Eliseo, y ninguno de ellos fue purificado sino Naamán, el sirio.» 28. 
Oyendo estas cosas, todos los de la sinagoga se llenaron de ira; 29.y, levantándose, le arrojaron fuera de la ciudad, y le llevaron a 
una altura escarpada del monte sobre el cual estaba edificada su ciudad, para despeñarle. 30.Pero él, pasando por medio de ellos, 
se marchó”

31	 Marcos 15, 22 “Le conducen al lugar del Gólgota, que quiere decir: Calvario”
32	 Sánchez-Montana, J. (2020), Jesús Tekton: El oficio del Nazareno.
33	 Levítico 12, 8 “Si la mujer no puede ofrecer una res menor, ofrecerá dos tórtolas o dos pichones, uno como holocausto y otro como 

sacrificio por el pecado; el sacerdote hará expiación por ella y quedará pura”
34	 Marcos 2, 23-28, “23. Un sábado Jesús pasaba por unos sembrados con sus discípulos. Mientras caminaban, los discípulos 

empezaron a desgranar espigas en sus manos. 24.Los fariseos dijeron a Jesús: «Mira lo que están haciendo; esto está prohibido en 
día sábado.» 25.Él les dijo: «¿Nunca han leído ustedes lo que hizo David cuando sintió necesidad y hambre, y también su gente? 
26.Entró en la Casa de Dios, siendo sumo sacerdote Abiatar, y comió los panes de la ofrenda, que sólo pueden comer los sacerdotes; 
y les dio también a los que estaban con él.» 27.Y Jesús concluyó: «El sábado ha sido hecho para el hombre, y no el hombre para el 
sábado. 28.Sepan, pues, que el Hijo del Hombre, también es dueño del sábado.»”

35	 Mateo 8, 20 “Jesús le contestó: «Los zorros tienen cuevas y las aves tienen nidos, pero el Hijo del Hombre ni siquiera tiene dónde 
recostar la cabeza.»”

36	  León XIV. Dilexi te (2025), n. 20
37	 Isaías 61, 1 “El espíritu del Señor Yahveh está sobre mí, por cuanto que me ha ungido Yahveh. A anunciar la buena nueva a los 

pobres me ha enviado, a vendar los corazones rotos; a pregonar a los cautivos la liberación, y a los reclusos la libertad”
38	 Lucas 7, 22 “Contestó, pues, a los mensajeros: «Vuelvan y cuéntenle a Juan lo que han visto y oído: los ciegos ven, los cojos andan, 

los leprosos quedan limpios, los sordos oyen, los muertos se despiertan, y una buena nueva llega a los pobres”
39	 Lucas 6, 21 “«Felices ustedes los pobres, porque de ustedes es el Reino de Dios. Felices ustedes, los que ahora tienen hambre, porque 

serán saciados. Felices ustedes, los que lloran, porque reirán”
40	 Mateo 5, 45 “para que así sean hijos de su Padre que está en los Cielos. Porque él hace brillar su sol sobre malos y buenos, y envía 

la lluvia sobre justos y pecadores”
41	 Lucas 16, 19-31 “En aquel tiempo, Jesús dijo a los fariseos: Había un hombre rico que vestía de púrpura y lino, y celebraba todos 

los días espléndidas fiestas. Y uno pobre, llamado Lázaro, que, echado junto a su portal, cubierto de llagas, deseaba hartarse de lo 
que caía de la mesa del rico... pero hasta los perros venían y le lamían las llagas. Sucedió, pues, que murió el pobre y fue llevado 
por los ángeles al seno de Abraham. Murió también el rico y fue sepultado. Estando en el infierno entre tormentos, levantó los 
ojos y vio a lo lejos a Abraham, y a Lázaro en su seno. Y, gritando, dijo: “Padre Abraham, ten compasión de mí y envía a Lázaro 
a que moje en agua la punta de su dedo y refresque mi lengua, porque estoy atormentado en esta llama”. Pero Abraham le dijo: 
“Hijo, recuerda que recibiste tus bienes durante tu vida y Lázaro, al contrario, sus males; ahora, pues, él es aquí consolado y tú 
atormentado. Y además, entre nosotros y vosotros se interpone un gran abismo, de modo que los que quieran pasar de aquí a 
vosotros, no puedan; ni de ahí puedan pasar donde nosotros”. Replicó: “Con todo, te ruego, padre, que le envíes a la casa de mi 
padre, porque tengo cinco hermanos, para que les dé testimonio, y no vengan también ellos a este lugar de tormento”. Le dijo 
Abraham: “Tienen a Moisés y a los profetas; que les oigan”. Él dijo: “No, padre Abraham; sino que, si alguno de entre los muertos 
va donde ellos, se convertirán”. Le contestó: “Si no oyen a Moisés y a los profetas, tampoco se convencerán, aunque un muerto 
resucite”

42	 León XIV. Dilexi te (2025), cit.., n. 22.
43	 Ibíd., n. 23.



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025.92  

La misericordia bíblica une amor a Dios y prójimo (1 Jn 4,20; Mc 12,29-31)44, extendido 
a enemigos (Ex 23,4-5)45, como reflejo caritativo (Mt 25,40)46. Las obras de misericordia 
autentican el culto, liberando del cálculo para la gratuidad (Lc 14,12-14)47, y con el juicio final 
como protocolo de santidad (Mt 25, 46)48.

En la comunidad primitiva, la caridad fluye del ejemplo evangélico (St 2,14-17)49, 
condenando la fe estéril y el acaparamiento (St 5,1-6)50.

4. Una Iglesia para los Pobres. La Tradición Viva de la Caridad Eclesial

Transicionando desde la revelación bíblica a la encarnación histórica de la fe, el tercer 
capítulo de Dilexi te perfila el retrato de una Iglesia configurada como cuerpo de Cristo pobre, 
donde el cuidado de los marginados no es apéndice devocional, sino esencia de su misión. León 
XIV, con mirada retrospectiva, recorre la tradición patrística para ilustrar cómo los primeros 
cristianos vivieron la caridad como criterio de autenticidad evangélica, uniendo liturgia y 
diaconía en un abrazo indivisible al sufriente.

Desde los albores de la era cristiana, San Justino Mártir, en su Primera Apología dirigida 
al emperador Adriano, testimonia esta praxis comunitaria: en las asambleas dominicales, tras el 
culto eucarístico, los fieles —según su generosidad— recogían ofrendas destinadas a huérfanos, 
viudas, enfermos, presos y extranjeros, convirtiendo al obispo en proveedor universal de los 
indigentes51. Esta dinámica no era filantropía voluntarista, sino expresión de la fe viva: “Los que 
tienen algo y quieren, cada uno según su libre voluntad, dan lo que les parece bien”, recordando que 
la fe sin obras está muerta (St 2,17)52.

 Así, la caridad se erige como el sello de la comunidad, donde el pan partido en la 
Eucaristía se multiplica en el pan compartido con los hambrientos.

44	 1 Juan 4, 20 “Si alguno dice: «Yo amo a Dios», pero aborrece a su hermano, es un mentiroso. Porque el que no ama a su hermano, 
a quien ha visto, no puede amar a Dios a quien no ha visto”

	 Marcos 12, 29-31 “Jesús le contestó: «El primer mandamiento es: Escucha, Israel: El Señor, nuestro Dios, es un único Señor. 30. 
Amarás al Señor, tu Dios, con todo tu corazón, con toda tu alma, con toda tu inteligencia y con todas tus fuerzas. 31. Y después 
viene este otro: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. No hay ningún mandamiento más importante que éstos.»”

45	 Éxodo, 23, 4-5 “4. Cuando encuentres perdido el buey o el burro de tu enemigo, se lo llevarás. 5.Si ves caído con la carga al burro 
del que te quiere mal, no pases de largo, sino ayúdalo a levantarlo”

46	 León XIV. Dilexi te (2025), cit., n. 26
47	 Lucas 14, 12-14 “12. Jesús dijo también al que lo había invitado: «Cuando des un almuerzo o una comida, no invites a tus 

amigos, hermanos, parientes o vecinos ricos, porque ellos a su vez te invitarán a ti y así quedarás compensado. Cuando des 
un banquete, invita más bien a los pobres, a los inválidos, a los cojos y a los ciegos. 14. ¡Qué suerte para ti, si ellos no pueden 
compensarte! Pues tu recompensa la recibirás en la resurrección de los justos.»”

48	 León XIV. Dilexi te (2025), cit., n. 28.
	 Mateo, 25, 46 “éstos irán a un suplicio eterno, y los buenos a la vida eterna”
49	 Santiago 2, 14-17 “14. Hermanos, si uno dice que tiene fe, pero no viene con obras, ¿de qué le sirve? ¿Acaso lo salvará esa fe? 

15.Si un hermano o una hermana no tienen con qué vestirse ni qué comer, 16. y ustedes les dicen: «Que les vaya bien, caliéntense 
y aliméntense», sin darles lo necesario para el cuerpo; ¿de qué les sirve eso?, 17. Lo mismo ocurre con la fe: si no produce obras, 
muere solita”

50	 Santiago 5, 1-6 “1. Ahora les toca a los ricos: lloren y laméntense porque les han venido encima desgracias. 2. Los gusanos se han 
metido en sus reservas y la polilla se come sus vestidos; 3.su oro y su plata se han oxidado. El óxido se levanta como acusador contra 
ustedes y como un fuego les devora las carnes. ¿Cómo han atesorado, si ya eran los últimos tiempos?4. El salario de los trabajadores 
que cosecharon sus campos se ha puesto a gritar, pues ustedes no les pagaron; las quejas de los segadores ya habían llegado a los oídos 
del Señor de los ejércitos. 5.Han conocido sólo lujo y placeres en este mundo, y lo pasaron muy bien, mientras otros eran asesinados. 
6.Condenaron y mataron al inocente, pues ¿cómo podía defenderse?”

51	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 40 
	 Justino Mártir, Primera Apología 67. Cfr. Rivas Rebaque, F. (2016), San Justino. Intelectual cristiano en Roma, Madrid, 

Ciudad Nueva.
52	 Santiago 2, 17 “Lo mismo ocurre con la fe: si no produce obras, muere solita”



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025. 93  

Por su parte, San Juan Crisóstomo53, arzobispo de Constantinopla en el siglo IV, eleva 
esta enseñanza a un imperativo cristológico: “¿Quieres honrar el Cuerpo de Cristo? No permitas que 
sea despreciado en sus miembros, es decir, en los pobres que no tienen qué vestir”54. Para él, el templo 
eclesial no precisa ornamentos de oro si Cristo mendiga en las calles; la Eucaristía exige una 
caridad previa y perenne, donde no socorrer al pobre equivale a robarle, evocando la denuncia 
profética de Amós (Am 8,4-6)55. Denuncia el lujo indiferente: “¿De qué serviría adornar la mesa 
de Cristo con vasos de oro, si Él muere de hambre en la persona de los pobres?”56.

Esta teología sacramental —donde el pobre es extensión del Cuerpo eucarístico— 
resuena en San Ambrosio, maestro de Agustín, quien afirma: “Lo que das al pobre no es tuyo, es 
suyo”57, restaurando así la justicia primordial en lugar de un paternalismo condescendiente58.

San Agustín de Hipona59 profundiza en esta dimensión espiritual: “Atended a vuestros 
hermanos, si necesitan algo; dad, si Cristo está en vosotros, incluso a los extranjeros”60. El pobre no es 
objeto de lástima, sino presencia sacramental del Señor, que purifica el corazón del dador: al joven 
rico, Jesús exhorta a venderlo todo para seguirlo, prometiendo tesoro en el cielo (Mt 19,21)61, 
pues Dios no se deja vencer en generosidad (Mt 25,35-36)62. Las limosnas redimen pecados 
pasados y convierten la vida presente, exigiendo una fidelidad radical que integra conversión 
interior y acción exterior63. En esta línea, la tradición patrística no fue una mera teoría; sino que 
forjó una Iglesia pobre que anunciaba el Evangelio tocando la carne de los últimos, como testigo 
perenne de la kénosis cristológica64.

El capítulo extiende esta herencia al cuidado de los enfermos, signo mesiánico del Reino 
(Lc 4,18)65. San Cipriano, durante la peste de Cartago, convocaba: “Esta epidemia verifica si los 
sanos sirven a los enfermos”66, cumpliendo el mandato de visitar al enfermo como a Cristo mismo 
(Mt 25,36)67.

53	 Gheorghiu, V., (2011), San Juan Crisóstomo. Patriarca de Constantinopla y apasionante predicador, Ediciones Palabra.
54	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 41
	 Juan Crisóstomo, Homilías sobre Mateo 50,3-4., en https://www.clerus.org/bibliaclerusonline/es/es2.htm
55	 Amós, 8, 4-6 “4. A ustedes me dirijo, explotadores del pobre, que quisieran hacer desaparecer a los humildes. 5.Ahí están sus 

palabras: «¿Cuándo pasará la fiesta de la luna nueva, para que podamos vender nuestro trigo? Que pase el sábado, para que 
abramos nuestras bodegas, pues nos irá tan bien que venderemos hasta el desecho. Vamos a reducir la medida, aumentar los precios 
y falsear las balanzas.» 6.Ustedes juegan con la vida del pobre y del miserable tan sólo por algún dinero o por un par de sandalias”

56	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 42
57	 Ambrosio, De officiis 2, 21. Los deberes (2015), Madrid, Ciudad Nueva.
58	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 43
59	 Ibid., n. 44
60	 Agustín, De los Comentarios de San Agustín, obispo, sobre los salmos (Salmo 32, 29: CCL 38, 272-273)
61	 Mateo, 19, 21 “Jesús le dijo: «Si quieres ser perfecto, anda, vende lo que tienes y dáselo a los pobres, y tendrás un tesoro en los 

cielos; luego ven, y sígueme.»”
62	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 42
Mateo, 25, 35-36: “Pues tuve hambre, y ustedes me dieron de comer; tuve sed, y me dieron de beber; anduve como forastero, y me 

dieron alojamiento. Estuve sin ropa, y ustedes me la dieron; estuve enfermo, y me visitaron; estuve en la cárcel, y vinieron a verme”
63	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 46
64	 Ibíd., n. 48.
65	 Lucas, 4, 18 “El Espíritu del Señor sobre mí, porque me ha ungido para anunciar a los pobres la Buena Nueva, me ha enviado 

a proclamar la liberación a los cautivos y la vista a los ciegos, para dar la libertad a los oprimidos”
66	 Cipriano (2014), De mortalitate 14, en San Cipriano, Obras. Tratados. Cartas. Madrid, BAC. 
	 Rivas Rebaque, F. (2020) “Respuesta de Cipriano de Cartago y Dionisio de Alejandría ante la epidemia (c. 249-270)”, en 

Cauriensia: revista anual de Ciencias Eclesiásticas, nº. 15, 2020, págs. 551-574.
67	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 49
	 Mateo 25, 36 “Estuve sin ropa, y ustedes me la dieron; estuve enfermo, y me visitaron; estuve en la cárcel, y vinieron a verme”



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025.94  

Siglos después, figuras como San Juan de Dios68 y San Camilo de Lelis69 fundaron 
hospitales con afecto maternal, mientras mujeres consagradas —como Luisa de Marillac70 y las 
Hijas de la Caridad71— infundieron ternura en asilos y epidemias72. Hoy, los hospitales católicos 
y misiones globales prolongan este legado, recordándonos que la compasión eclesial es extensión 
de la sanación de Jesús.

La vida monástica encarna esta caridad en su radicalidad evangélica. Los monjes, 
dejando todo por Cristo pobre, integran oración y labor. Así, San Basilio el Grande73 erigió en 
Cesarea el complejo asistencial de Basilíades74 donde hospitalidad y trabajo manual socorrían a 
los necesitados, uniendo contemplación y acción.

Por su parte, la Regla de San Benito prescribe: “Mostrad cuidado solícito en la recepción 
de los pobres, en ellos se recibe a Cristo”, transformando monasterios en refugios y economías 
solidarias75.

Asimismo, Juan Casiano76 y San Bernardo de Claraval77 enfatizan la humildad formativa 
y la sobriedad, donde la oración teje un manto espiritual sobre los vulnerables78.

68	 Russotto, G. (2012) San Juan de Dios y su Orden Hospitalaria. Primer y segundo volumen, Archivo-Museo San Juan de Dios. 
“Casa de los Pisa”, Granada.

69	 Peek, S. (2012), La rendición de un soldado. La conversión de San Camilo de Lelis, Ediciones Palabra.
70	 Charpy, E, (1998), Vida de Santa Luisa de Marillac, San Pablo.
71	 Brugada, M. (2001), San Vicente de Paúl, encontrar la caridad, Centre de Pastoral Litúrgica, p. 19.
72	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 50-51
73	 Ibid., 53
	 Basilio, Regla 2 “en primer lugar, porque también para las necesidades materiales y el servicio de los alimentos ninguno de 

nosotros se basta solo, a sí mismo, y por tanto en lo que se refiere a los servicios mutuos que son indispensables en nuestra vida 
necesitamos unos de otros para nuestros trabajos” Cfr. Bianchi di Carcano, B., et alii (1993), Regla de San Bailio, ECUAM. 

74	 La Basiliada fue un complejo asistencial fundado por San Basilio Magno en el siglo IV en Cesarea de Capadocia, 
actualmente en Turquía. No se trataba de un hospital en el sentido moderno, sino de una auténtica “ciudad hospital” 
destinada a atender a los pobres, los enfermos, los forasteros y otras personas necesitadas. Este conjunto urbano, pionero en 
la asistencia social organizada, estaba dirigido por profesionales como médicos, enfermeros y clérigos, y funcionaba como 
una especie de albergue para los menos favorecidos. Con él, San Basilio buscó rescatar y promover la dignidad humana, 
inspirándose tanto en la teología como en la filosofía de la época. 

	 Más allá de sus labores teológicas como obispo y doctor de la Iglesia, San Basilio era famoso por su atención a los 
desfavorecidos y por haber establecido directrices para la vida monástica centradas en la vida comunitaria y la caridad. Cfr. 
Asociación Hijas de San Pablo (2009), Historia de la Vida Consagrada, Lima, Paulinas, pp. 35-38.

75	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 55
	 Benito, Regla 53 “. Los huéspedes.Recíbaseles como a Cristo.
 	 1 A todos los huéspedes que vienen al monasterio se les recibe como a Cristo, porque él dirá: fui forastero y me hospedasteis. 2 A 

todos les darán el trato adecuado, sobre todo a los hermanos en la fe y a los extranjeros. 3 Cuando se anuncie la llegada de un 
huésped acudan a su encuentro el superior y los hermanos con las mayores muestras de caridad. 4 Primero orarán juntos, y así 
se hermanarán en la paz. 5 Se darán el beso de paz después de haber orado, para evitar malas ilusiones. 6 Muestren la mayor 
humildad al saludar a todos los huéspedes que llegan o se van: 7 con la cabeza inclinada o postrando todo el cuerpo en tierra, 
adorando a Cristo en ellos, pues a él se le recibe. 8 Recibidos los huéspedes lléveseles a orar y después siéntese con ellos el superior o 
quien él mandare. 9 Léase ante el huésped la palabra de Dios para que se edifique, y después se le tratará con toda afabilidad. 10 
En atención al huésped el superior interrumpa el ayuno, a no ser que se trate de uno de los días más importantes de ayuno que no 
pueda violar. 11 En cambio los monjes continúen con los ayunos acostumbrados. 12 El abad dé aguamanos a los huéspedes. 13 
Tanto el abad como toda la comunidad laven los pies a todos los huéspedes. 14 Ya lavados, digan este verso: Oh Dios, meditamos 
tu misericordia en medio de tu templo. 15 Póngase el máximo cuidado y atención en recibir a pobres y extranjeros, porque de 
modo especial en ellos se recibe a Cristo. Pues el respeto que imponen los ricos ya obliga a honrarles. Sirvan sin murmurar. 16 
Haya una cocina independiente para el abad y los huéspedes para que éstos, que llegan a horas imprevistas y nunca faltan en el 
monasterio, no molesten a los hermanos. 17 De dicha cocina se encargarán cada año dos hermanos que cumplan bien ese oficio. 
18 Si lo necesitan, se les proporcionarán ayudantes para que sirvan sin murmuración. Por el contrario, cuando estén menos 
ocupados, vayan a trabajar en lo que se les mande. 19 Téngase esta norma no sólo en estos, sino también en todos los oficios del 
monasterio: 20 cuando lo necesiten déseles ayudantes, y cuando estén libres obedezcan en lo que se les mande. 21 A un hermano 
imbuído del temor de Dios se le confiará la hospedería 22 en la que debe haber suficientes camas preparadas. Sea gente sabia la 
que con sabiduría administre la casa de Dios. 23 Quien no esté autorizado para nada se junte ni hable con los huéspedes. 24 Si 
se los encuentra, o los ve, saludándoles humildemente y pedida la bendición, pase de largo diciéndoles que no está autorizado para 
hablar con los huéspedes” Cfr. Benito de Nursia (2021), Regla, Fv Editions. 

76	 Juan Casiano (2017), Instituciones, Ediciones Rialp.
77	 Bernardo de Claraval (2019), Sermones De San Bernardo Abad De Claraval, De Todo El Año, De Tiempo, Y De Santos, 

Creative Media Partners, LLC.
78	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 57-58.



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025. 95  

No menos profético era el compromiso por liberar cautivos presos en manos enemigas, 
en cumplimiento del jubileo mesiánico (Lc 4,18)79. Así, Los primeros cristianos ya oraban 
por los presos (Hch 12,5)80. Sus oraciones a menudo pedían liberación de las prisiones, tanto 
físicas como espirituales, y buscaban la compasión de Dios para los reclusos, reconociendo su 
humanidad y la esperanza de redención.

En la Edad Media, Órdenes como los Trinitarios y Mercedarios asumieron el rescate 
como cuarto voto, contemplando la cruz como un arquetipo redentor (1 Co 6,20)81. Contra 
esclavitudes modernas —trata, migración forzada—, urge una atención más detallada atención 
a los reclusos, que esperan anhelando la libertad para la que Cristo nos liberó (Ga 5,1)82.

Finalmente, cabe reseñar, como lo hace el Santo Padre, a las Órdenes mendicantes83 del 
siglo XIII —franciscanos y dominicos— que itineraron pobres con los pobres, imitando a la 
comunidad cristiana primitiva (Hch 4,32)84. 

San Francisco85 abrazó la pobreza como “esposa”86, mientras Santa Clara87 obtiene el 
Privilegium Paupertatis88, radicalizando la imitación de Cristo despojado89. 

De esta forma, el Capítulo Tercero teje una eclesiología viva: la Iglesia, tejida de caridad 
histórica, se revela como prolongación del Buen Samaritano.

5. Los Pobres como Maestros y Sujetos de la Historia de Salvación

El cuarto capítulo invierte la perspectiva: los pobres no son receptores pasivos, sino 
maestros evangélicos y sujetos activos del Reino, evangelizadores que revelan la fragilidad 
compartida de la humanidad. León XIV, dialogando con el Concilio Vaticano II y el magisterio 
social, posiciona a los marginados en el centro de la praxis eclesial, desde la educación liberadora 
hasta los movimientos populares.

Testimonios históricos ilustran esta inversión: Don Lorenzo Milani90 prioriza la educación 
de los pobres como imperativo evangélico, formando conciencias para la justicia; San José de 

79	 Lucas 4, 18 “y proclamar un año de gracia del Señor”
80	 Hechos de loa Apóstoles 12, 5 “Así pues, Pedro estaba custodiado en la cárcel, mientras la Iglesia oraba insistentemente por él 

a Dios”
81	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 55
	 1 Corintios 6, 20 “¡Habéis sido bien comprados! Glorificad, por tanto, a Dios en vuestro cuerpo”
82	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 60-62
	 Gálatas 5, 1 “Para ser libres nos libertó Cristo. Manteneos, pues, firmes y no os dejéis oprimir nuevamente bajo el yugo de la 

esclavitud”
83	 Roca Trescents, J. (2017), Agonía de las órdenes y congregaciones religiosas. Ensayo sociológico sobre su presente y futuro, 

Ediciones Octaedro.
84	 Hechos de los Apóstoles, 4, 32 “La multitud de los creyentes no tenía sino un solo corazón y una sola alma. Nadie llamaba suyos 

a sus bienes, sino que todo era en común entre ellos”
85	 Sanz Montes, F. (2021), San Francisco de Asís, compañía para nuestro destino. Un acercamiento a la teología de los santos, 

Encuentro.
86	 Teixeira, C. (2017), “San Francisco y lo Femenino”, en https://www.reflexionyliberacion.cl/ryl/2017/04/23/san-francisco-

y-lo-femenino/
87	 Lainati, C. A. (2004), Santa Clara de Asís. Contemplar la belleza de un Dios Esposo, Encuentro.
88	 Margenat Peralta, J.M., (2025), “La Iglesia de los pobres en el corazón de Dios”, en https://blog.cristianismeijusticia.

net/2025/10/16/la-iglesia-de-los-pobres-en-el-corazon-de-dios
89	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 63-65
90	 Lorenzo Milani (1923-1967) fue un sacerdote, escritor y pedagogo italiano conocido por su labor educativa con los jóvenes 

de la zona rural de Barbiana, donde fundó una escuela popular para los hijos de obreros y campesinos. Fue una figura 
influyente y controvertida del siglo XX por su enfoque pedagógico crítico, que se centró en la lucha contra el clasismo y la 
selectividad en la escuela pública. Vid. Milani, S. (2017). Carta a una Maestra, Eumo Editorial.



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025.96  

Calasanz funda escuelas gratuitas para humildes, democratizando el saber91. Antonio Rosmini92 
propone una “caridad intelectual” para transformar estructuras, mientras santos como Leonardo 
Murialdo93 atienden a la juventud excluida94.

San Juán Pablo II en Novo millennio ineunte95 y el Santo Padre Francisco en Christus 
vivit96, urgen a las parroquias a que fomenten la inclusión, organizadas en la caridad y con los 
jóvenes comprometidos con los últimos de la sociedad97.

Los encuentros mundiales de movimientos populares —tierra, techo, trabajo— emergen 
como profecía contemporánea: la tierra como don universal, el techo como derecho a la dignidad, 
y el trabajo como vía de realización98.

 La paz, fruto de la justicia, nace de esta solidaridad99. El Concilio Vaticano II, convocado 
por San Juan XXIII100, enfatiza mucho en una Iglesia para los pobres, y se nutre de voces como 
la del cardenal Lercaro101, quien defendió, incluso con su apuesta personal de vida, una Iglesia 
samaritana que prioriza a los excluidos102. 

Por su parte, Pablo VI infunde misericordia conciliar al Concilio Vaticano II, que 
consagra en Gaudium et spes103 la opción eclesial preferencial por los pobres y desfavorecidos104.

91	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 66.
Giner Guerri, S. (1993), San José de Calasanz, BAC.
92	 Antonio Rosmini (1797-1855) fue un sacerdote, filósofo y pensador italiano, conocido por ser el fundador del Instituto de 

la Caridad (conocido como los Rosminianos) y por su influyente obra filosófica, que busca la síntesis entre la metafísica y 
la modernidad. Aunque algunas de sus ideas fueron criticadas en su época, la Iglesia católica reconoció posteriormente la 
validez de su pensamiento, y Rosmini fue beatificado en 2007. 

	 Bergey M. C. (2004), El manto púrpura. Vida de Antonio Rosmini, Ediciones Cristiandad
93	 Leonardo Murialdo (1828-1900) fue un sacerdote católico italiano, fundador de la Congregación de San José (también 

conocidos como Josefinos de Murialdo). Dedicó su vida a la educación y formación cristiana de la juventud, especialmente 
de los jóvenes pobres y abandonados. Catapano, A. (2003), Sempre, subito e lietamente. La spiritualità di san Leonardo 
Murialdo, Cittá Nuova. 

94	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 67-69
95	 CARTA APOSTÓLICA NOVO MILLENNIO INEUNTE DEL SUMO PONTÍFICE JUAN PABLO II AL 

EPISCOPADO AL CLERO Y A LOS FIELES AL CONCLUIR EL GRAN JUBILEO DEL AÑO 2000. https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html

96	 EXHORTACIÓN APOSTÓLICA POSTSINODAL CHRISTUS VIVIT DEL SANTO PADRE FRANCISCO A LOS 
JÓVENES Y A TODO EL PUEBLO DE DIOS. https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/
documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html

97	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 70-71
98	 Ibid., n. 72
99	 Ibid., n. 75
100	 El Concilio Vaticano II fue concilio ecuménico de la Iglesia católica que tuvo lugar entre 1962 y 1965, convocado por el 

Papa Juan XXIII para modernizar la Iglesia y mejorar su relación con el mundo contemporáneo. Los objetivos principales 
fueron promover la fe católica, renovar la moral de los fieles y adaptar la disciplina eclesiástica. El Concilio promulgó 16 
documentos clave, entre los que destacan las cuatro constituciones: Dei Verbum, Lumen Gentium, Sacrosanctum Concilium 
y Gaudium et Spes https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm

101	 Alberigo, G. (2005) Breve Historia del Concilio Vaticano II (1959-1965). En busca de la renovación del cristianismo, Ediciones 
Sígueme.

102	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 76-78. 
	 Juan XXIII, Pacem in terris (1963). CARTA ENCÍCLICA PACEM IN TERRIS DE SU SANTIDAD JUAN XXIII Sobre 

la paz entre todos los pueblos que ha de fundarse en la verdad, la justicia, el amor y la libertad. https://www.vatican.va/
content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html 

103	 CONSTITUCIÓN PASTORAL GAUDIUM ET SPES SOBRE LA IGLESIA EN EL MUNDO ACTUAL. https://
www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html 

104	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 79-80



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025. 97  

El magisterio social —desde Populorum progressio105 hasta Caritas in veritate106— 
denuncia las estructuras injustas, promoviendo el desarrollo integral y el trabajo digno107. La 
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en Medellín en 1968108, por una parte; y 
por otra, Evangelii gaudium109 llamaron a la conversión pastoral contra la exclusión escandalosa 
de millones de seres humanos110. Abundando, Dilexit nos ve la carne de Cristo en los pobres111, 
extendiendo la solidaridad estructural en el corpus de la iglesia (Centesimus annus)112.

Culminando esta reflexión papal, los pobres son un “don fundamental”: sujetos de la 
historia, como en Gregorio Magno, que evangelizan revelando la humildad divina113. Los pobres, 
no son meros objetos de asistencia, sino coautores del Reino, donde su voz profética interpela a 
la Iglesia por una sinodalidad auténtica.

6. Un Desafío Permanente. La Indiferencia como Tentación y la Conversión 
como Respuesta

El quinto capítulo, clímax profético de Dilexi te, confronta la historia bimilenaria de la 
caridad con el desafío actual: en un mundo de abundancia selectiva, la indiferencia devora a la 
fraternidad, convirtiendo a los pobres en “cuestión familiar” eclesial. La Conferencia de Aparecida, 
en el tema que nos ocupa, reafirmó la opción preferencial por los pobres, una tradición arraigada 
en la teología latinoamericana. Hizo un llamado a los católicos a comprometerse con los más 
necesitados y excluidos de la sociedad. Pero, además, estableció claramente su apuesta por una 

105	 Pablo VI, Populorum progressio (1967). CARTA ENCÍCLICA POPULORUM PROGRESSIO DEL PAPA PABLO VI A 
LOS OBISPOS, SACERDOTES, RELIGIOSOS Y FIELES DE TODO EL MUNDO

	 Y A TODOS LOS HOMBRES DE BUENA VOLUNTAD SOBRE LA NECESIDAD DE PROMOVER EL 
DESARROLLO DE LOS PUEBLOS. https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_
enc_26031967_populorum.html

106	 Benedicto XVI, Caritas in veritate (2009). CARTA ENCÍCLICA CARITAS IN VERITATE DEL SUMO PONTÍFICE 
BENEDICTO XVI A LOS OBISPOS A LOS PRESBÍTEROS Y DIÁCONOS A LAS PERSONAS CONSAGRADAS 
A TODOS LOS FIELES LAICOS Y A TODOS LOS HOMBRES DE BUENA VOLUNTAD SOBRE EL 
DESARROLLO HUMANO INTEGRAL. https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_
ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html 

	 EN LA CARIDAD Y EN LA VERDAD
107	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 81-84
108	 CELAM, Medellín (1968). “La Asamblea Episcopal constató la situación del hombre latinoamericano, describiendo la miseria 

que margina a grandes grupos humanos. Esa miseria, como hecho colectivo, es una injusticia que clama al cielo. Reseña la 
situación de: familia, juventud, mujer, campesinos, clase media, el éxodo de profesionales, los pequeños artesanos e industriales, 
para terminar, diciendo: “no podemos ignorar el fenómeno de esta casi universal frustración de legítimas aspiraciones que crea 
el clima de angustia colectiva que ya estamos viviendo”. Hablando de la situación económica, Medellín denuncia por igual 
tanto al sistema liberal capitalista como al marxismo, afirmando que ambos sistemas atentan contra la dignidad de la persona 
humana” Cfr., Mensaje Pastoral de Monseñor Marcos Pérez, Arzobispo de Cuenca. https://www.arquidiocesisdecuenca.
com/mensajes-pastor/mensaje/?Id_Mensaje=244

	 https://celam.org/conferencias-generales/ 
109	 Francisco, Evangelii gaudium (2013). EXHORTACIÓN APOSTÓLICA EVANGELII GAUDIUM DEL SANTO PADRE 

FRANCISCO A LOS OBISPOS A LOS PRESBÍTEROS Y DIÁCONOS A LAS PERSONAS CONSAGRADAS Y A 
LOS FIELES LAICOS SOBRE EL ANUNCIO DEL EVANGELIO

	 EN EL MUNDO ACTUAL. https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-
francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

110	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 85-86
111	 Ibid. n. 87-88. CARTA ENCÍCLICA DILEXIT NOS DEL SANTO PADRE FRANCISCO SOBRE EL AMOR 

HUMANO Y DIVINO DEL CORAZÓN DE JESUCRISTO. https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/
documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html

112	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 87-88
	 113	Ibid. n. 99-102
	 Gregorio Magno (2009), Obras de San Gregorio Magno. Regla pastoral. Homilías sobre la profecía de Ezequiel. Cuarenta 

homilías sobre los evangelios, BAC.

https://www.arquidiocesisdecuenca.com/mensajes-pastor/mensaje/?Id_Mensaje=244
https://www.arquidiocesisdecuenca.com/mensajes-pastor/mensaje/?Id_Mensaje=244


Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025.98  

Iglesia para los pobres, una iglesia y cercana a los más desfavorecidos.114. Como en Fratelli tutti115, 
el Buen Samaritano modela la reacción fiel: una dignidad irreductible ante el pobre, ante una 
sociedad enferma por apatía116.

Gregorio Magno lo advirtió sapiencialmente: no debemos ignorar a Lázaro a las puertas, 
pues los pobres nos enseñan, son un modelo de humildad117. La opción preferencial por los 
pobres es la manifestación de la carne de Cristo (Sollicitudo rei socialis)118, de una Iglesia solidaria 
con los excluidos (Evangelii gaudium)119. 

El compromiso por el bien común rechaza los privatismos; una sociedad que sobreabunda 
en la mundanidad espiritual ignora a los pobres120. 

Casi concluyendo, el Santo Padre hace referencia, trae de nuevo a la consideración de 
los fieles un tema que parecía ultrapasado, pero que se revela como muy importante. No es otro, 
que la limosna.

La limosna se reivindica como un acto de justicia que va más allá de la caridad, ya 
que se entiende que lo que se posee es para uso común y lo que se da al pobre le pertenece. El 
documento la presenta como un encuentro, un acto de justicia restaurada y no paternalista, y 
una manera, como ya indicamos, de tocar la “carne sufriente” de los pobres para así reconocer a 
Cristo en ellos. La limosna es un momento necesario de contacto e identificación con el otro, no 
solo una ayuda monetaria. 

A mayor abundamiento, la limosna no se considera un gesto paternalista, sino una forma 
de restaurar la justicia que se ha roto, como expresión concreta del amor cristiano que busca 
restaurar la dignidad de la persona. 

Muchas personas e instituciones consideran que la limosna es irrelevante. Siempre ha 
habido y habrá pobres. Pero, aun así, “siempre será mejor hacer algo que no hacer nada. En todo 
caso nos llegará al corazón”. Aunque no resuelve la pobreza mundial, la limosna es necesaria para 
que los cristianos se comprometan de forma concreta con los más necesitados121.

Este desafío permanente urge una Iglesia en salida, donde la caridad no sea opción, sino 
respiración del Evangelio vivo.

114	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 103-104; 
	 CELAM, Aparecida (2007). La V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, que se celebró en 

2007 en la ciudad brasileña de Aparecida. El resultado de esta conferencia, el Documento de Aparecida, es uno de los textos 
eclesiales más importantes y ha tenido una influencia significativa en la Iglesia en América Latina. https://www.celam.org/
aparecida/Espanol.pdf

115	 CARTA ENCÍCLICA FRATELLI TUTTI DEL SANTO PADRE FRANCISCO SOBRE LA FRATERNIDAD Y LA 
AMISTAD SOCIAL. https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_
enciclica-fratelli-tutti.html

116	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 105
117	 Ibid., n. 108.
	 Gregorio Magno (1993), Regla pastoral, Ciudad Nueva.
118	 CARTA ENCÍCLICA SOLLICITUDO REI SOCIALIS DEL SUMO PONTÍFICE JUAN PABLO II A LOS OBISPOS, 

A LOS SACERDOTES, A LAS FAMILIAS RELIGIOSAS, A LOS HIJOS E HIJAS DE LA IGLESIA, ASÍ COMO 
A TODOS LOS HOMBRES DE BUENA VOLUNTAD AL CUMPLIRSE EL VIGÉSIMO ANIVERSARIO DE 
LA POPULORUM PROGRESSIO. https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html

119	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 110
	 Francisco, Evangelii gaudium (2013), cit.
120	 León XIV. Dilexi te (2025), n. 111-113
121	 Ibid. 115-119



Revista Direitos Culturais, Santo Ângelo, v. 20, n. 52, p. 87-99, set./dez. 2025. 99  

7. A modo de Conclusión

Dilexi se te erige como una sinfonía teológica: de la opción divina a la praxis eclesial, los 
pobres emergen como epicentro del discipulado. 

Teológicamente, Dilexi te integra cristología y antropología: la pobreza de Jesús revela 
la kénosis divina como paradigma de libertad. Socialmente, manifiesta una fuerte crítica al 
neoliberalismo y de la “cultura del descarte”, urgiendo transformación estructural.

En 2025, ante las desigualdades globales, León XIV revitaliza la tradición para una 
Iglesia sinodal, pobre y liberadora. Para la teología, invita a diálogos interdisciplinarios, donde 
la caridad sea criterio de verdad. 

El documento papal no se constituye en una mera teoría, sino, y ahí radica su fuerza 
pastoral y profética, en una exhortación contundente: la Iglesia, configurada al modo del corazón 
de Cristo, debe ser la de las Bienaventuranzas, caminando pobre con los pobres. 

En un mundo de desigualdades, este documento revitaliza la tradición, urgiendo a una 
conversión cultural y estructural. Para la teología contemporánea, invita a una praxis liberadora, 
donde los pobres no son objetos, sino sujetos del Reino de Dios.

Como concluye el Santo Padre, en esta su primera Exhortación apostólica: “Ya sea a través 
del trabajo que ustedes realizan, o de su compromiso por cambiar las estructuras sociales injustas, o por 
medio de esos gestos sencillos de ayuda, muy cercanos y personales, será posible para aquel pobre sentir 
que las palabras de Jesús son para él: «Yo te he amado» (Ap 3,9)”


